
 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Volume 4, No. 1, Maret 2021, hlm 91-104 

91 
Submitted: February 2021, Accepted: March 2021, Published: March 2021 

ISSN: 2614-8153 (cetak), ISSN: 2614-8498 (online) 

Website: http://journal.moestopo.ac.id/index.php/pustakom 

AKOMODASI KOMUNIKASI ETNIS TIONGHOA DAN SUNDA  

DI SURYA KENCANA BOGOR 
 

Aprilyanti Pratiwi1, Regiant Fachturahman Nurlatif 2 dan M. Girindra Madanacaragni 3 
 

1, 2, 3Universitas Pancasila, Jakarta - Indonesia 

aprilyantipratiwi@univpancasila.ac.id  

 

 

Abstract  

The purpose of this study was to identify the communication accommodation process carried out by ethnic 

Chinese and Sundanese in Surya Kencana, Bogor. The theory used in this study is Howard Giles' 

Accommodation Communication Theory (CAT). The results showed that the Chinese ethnic Surya Kencana 

initially made communication accommodations due to compulsion. However, over time and the positive 

feedback given by the Sundanese Surya Kencana, the Chinese finally made communication accommodations 

naturally. In the process of communication accommodation, the two ethnics converged, diverged and over-

accomodated. The convergence carried out by Chinese is to use Indonesian mixed with Sundanese when 

communicating with Sundanese. The convergence carried out by the Sundanese is addressing the Chinese 

with ethnic greetings, (ko ko and ci ci). The divergence made by the Chinese is to be proud if they are called 

according to their ethnic origin. Meanwhile, the divergence made by Sundanese is to use Sundanese in a 

larger portion when interacting with ethnic Chinese. The over-accommodation made by the Chinese ethnic 

group is saying the word Alhamdulillah when interacting with the Sundanese group so that it seems forced. 

The over-accommodation made by the Sundanese is to greet the Chinese with a greeting according to their 

ethnicity but not according to the age context, so it seems impolite. 

 

Keywords: Accommodation Communication Theory; Chineese; Sundanese; Surya Kencana Bogor 

 

Abstrak 

Tujuan penelitian ini adalah mengidentifikasi proses akomodasi komunikasi yang dilakukan oleh etnis 

Tionghoa dan Sunda di Surya Kencana, Bogor. Teori yang digunakan pada penelitian ini adalah 

Accommodation Communication Theory (CAT) milik Howard Giles. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

etnis Tionghoa Surya Kencana awalnya melakukan akomodasi komunikasi dikarenakan keterpaksaan. Namun 

seiring waktu dan adanya umpan balik positif yang diberikan etnis Sunda Surya Kencana, akhirnya etnis 

Tionghoa pun melakukan akomodasi komunikasi dengan alamiah. Pada proses akomodasi komunikasi, kedua 

etnis melakukan konvergensi, divergensi dan akomodasi berlebihan. Konvergensi yang dilakukan oleh etnis 

Tionghoa adalah menggunakan Bahasa Indonesia yang dicampur bahasa Sunda saat berkomunikasi dengan 

etnis Sunda. Konvergensi yang dilakukan oleh etnis Sunda adalah menyapa etnis Tionghoa dengan sapaan 

sesuai etnisnya, misalnya ko ko dan ci ci. Divergensi yang dilakukan etnis Tionghoa adalah bangga jika 

dipanggil sesuai panggilan asal etnisnya. Sedangkan divergensi yang dilakukan etnis Sunda adalah 

menggunakan bahasa Sunda dengan porsi yang lebih banyak ketika berinteraksi dengan etnis Tionghoa. 

Akomodasi berlebihan yang dilakukan oleh etnis Tionghoa adalah mengucapkan kata Alhamdulillah saat 

berinteraksi dengan etnis Sunda sehingga terkesan dipaksakan. Sedangkan akomodasi berlebihan yang 

dilakukan oleh etnis Sunda adalah menyapa etnis Tionghoa dengan sapaan sesuai etnisnya tetapi tidak sesuai 

konteks usia, padahal tindakan tersebut terkesan tidak sopan.  

Kata Kunci: Etnis Sunda; Etnis Tionghoa; Surya Kencana Bogor; Teori Akomodasi Komunikasi 

 

 

PENDAHULUAN  

Sejarah mencatat bahwa etnis Tionghoa 

di Indonesia mengalami kisah yang kelam. 

Padahal waktu awal kedatangannya ke 

Nusantara, etnis Tionghoa dan masyarakat 

lainnya hidup rukun dan harmonis. Kala itu 

sebagai pendatang, masyarakat etnis Tionghoa 

hidup membaur dengan masyarakat sekitar 

mailto:aprilyantipratiwi@univpancasila.ac.id


 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Volume 4, No. 1, Maret 2021, hlm 91-104 

92 
AKOMODASI KOMUNIKASI ETNIS TIONGHOA DAN SUNDA DI SURYA KENCANA BOGOR 

Aprilyanti Pratiwi, Regiant Fachturahman Nurlatif  dan M. Girindra Madanacaragni 

(Carey, 2015). Kelamnya sejarah etnis 

Tionghoa di Indonesia diawali pada peristiwa 

pembantaian etnis Tionghoa oleh VOC pada 

tahun 1740 di Batavia dan sekitarnya. Penyebab 

pembantaian diakibatkan oleh kekhawatiran 

VOC terhadap harmonisnya hubungan antara 

etnis Tionghoa dan masyarakat sekitar 

(Vermeulen, 2010).  

  Kisah kelam pun berlanjut ketika etnis 

Tionghoa menjadi sasaran dan dibantai saat 

Perang Jawa pada tahun 1825. Tua, muda, anak-

anak, laki-laki dan perempuan menjadi korban 

pembantaian. Pembantaian yang terjadi 

merupakan imbas dari adanya rasa benci 

masyarakat Jawa terhadap etnis Tionghoa. 

Mereka yang awalnya hidup rukun dan damai 

kemudian mengalami konflik (Carey, 2015). 

Hubungan Tionghoa-non Tionghoa 

kembali memanas akibat peristiwa rasial yang 

terjadi di Surakarta. Etnis Tionghoa mendapat 

stigma dan citra yang negatif oleh masyarakat 

Surakarta. Hal ini sangat bertolak belakang 

dengan peran etnis Tionghoa yang ikut 

membentuk dan mengembangkan kebudayaan 

Jawa (Rustopo, 2007). Pada era Orde Baru, 

stigma yang muncul dalam masyarakat non 

Tionghoa untuk masyarakat Tionghoa adalah 

adanya kecemburuan ekonomi. Surakarta 

didominasi oleh pengusaha-pengusaha 

Tionghoa. Jarak yang terbentang pun semakin 

jauh, kaum kaya didominasi oleh etnis 

Tionghoa, sedangkan etnis non Tionghoa hanya 

sebagai pekerja dan buruh yang menerima upah 

rendah (Onghokman, 2008). Ketegangan kecil 

ini pun berubah menjadi besar hingga terjadilah 

tragedi rasial di Surakarta pada 1972 dan 1998. 

Korban jiwa berjatuhan. Pertokoan, perkantoran 

dan rumah-rumah dibakar (Putro et.al, 2017).  

Etnis Tionghoa mengalami tekanan 

terus-menerus di rezim Orde Baru. Mereka 

‘dipaksa’ untuk berasimilasi dengan 

kebudayaan Indonesia, salah satunya dalam 

aspek nama (Suryadinata, 2010). Kekhawatiran 

terhadap adanya isu SARA yang sering kali 

muncul pada rezim Orde Baru menyebabkan 

etnis Tionghoa Indonesia harus mengganti nama 

mereka dengan nama Indonesia (Suharyo, 

2013). 

Berdasarkan kisah-kisah pembantaian 

serta diskriminasi terhadap etnis Tionghoa 

tersebut dapat disimpulkan bahwa, etnis 

Tionghoa selalu dijadikan kambing hitam dalam 

kehidupan bermasyarakat di Indonesia. Terlebih 

Suhandinata (2018) menemukan bahwa etnis 

Tionghoa menerima berbagai tuduhan negatif 

dari etnis non Tionghoa, diantaranya tidak 

memiliki rasa kebangsaan, selalu memikirkan 

keuntungan, dan tidak memiliki rasa empati 

terhadap orang-orang dari etnis lain. Etnis 

Tionghoa juga terkesan eksklusif karena hanya 

tinggal berdekatan dengan sesama mereka dan 

memiliki sifat angkuh.  

Kisah yang berbeda dari kisah kelam 

etnis Tionghoa di atas justru kita temui pada 

beberapa daerah di Indonesia yang 

menggambarkan keharmonisan hubungan 

Tionghoa-non Tionghoa. Seperti yang terjadi di 

Kecamatan Lasem, Kabupaten Rembang, Jawa 

Tengah. Sejarah toletansi dan harmonisasi 

antara Tionghoa-Jawa di Lasem tertoreh nyata. 

Kedua etnis ini hidup rukun dan damai dalam 

segala aspek kehidupan, diantaranya dalam 

aspek ekonomi dan sosial. Ketika Indonesia 

dijajah Belanda pun, etnis Tionghoa dan Jawa 

bergandengan tangan melawan penjajah 

(Atabik, 2016).  

Kehidupan masyarakat etnis Tionghoa 

dan Bali di desa Pupuan, Tabanan, Bali pun 

sangat harmonis. Walaupun etnis Tionghoa di 

desa Pupuan merupakan etnis minoritas, akan 

tetapi hubungan yang terjalin selaras dan 

koheren. Harmonisnya kehidupan kedua etnis 

ini di sana dapat dilihat dari perkawinan yang 

dilakukan oleh kedua etnis dan ritual yang 

dilakukan oleh etnis Tionghoa yang serupa 

dengan agama Hindu (Aryana, 2017). 

Gambaran yang kurang lebih sama juga 

dapat kita lihat pada masyarakat Tionghoa-

Sunda di Bogor. Jalan Surya Kencana, sebagai 

salah satu kawasan pecinan di Kota Bogor, 

menjadi saksi betapa harmonisnya kedua enis 

tersebut. Kedua etnis ini hidup berdampingan 

bersama selama ratusan tahun tanpa adanya 

konflik. Hubungan kedua etnis tersebut di Jalan 

Surya Kencana terjalin harmonis dan tak 

mengenal pengelompokan etnis (Muthia, 2017). 



 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Volume 4, No. 1, Maret 2021, hlm 91-104 

93 
AKOMODASI KOMUNIKASI ETNIS TIONGHOA DAN SUNDA DI SURYA KENCANA BOGOR 

Aprilyanti Pratiwi, Regiant Fachturahman Nurlatif  dan M. Girindra Madanacaragni 

Peneliti berasumsi bahwa masing-

masing masyarakat etnis Tionghoa dan Sunda di 

Jalan Surya Kencana Bogor melakukan 

akomodasi komunikasi, yaitu suatu tindakan 

penyesuaian, pemodifikasian dan pengaturan 

perilaku individu sebagai sebuah respon 

terhadap pihak lain. Tindakan akomodatif ini 

biasa dilakukan oleh seseorang saat melakukan 

komunikasi dengan orang lain agar 

memperpendek jarak sosial diantara mereka. 

Tindakan ini kadang kala dilakukan secara sadar 

ataupun tidak disadari oleh pelakunya. Salah 

satu poin penting dalam Teori Akomodasi 

Komunikasi (Communication Accomodation 

Theory) atau yang sering disingkat dengan CAT 

adalah bahwa dalam berkomunikasi setiap 

orang memiliki pilihan masing-masing dalam 

menentukan sikap komunikasinya yaitu dengan 

cara konvergensi, divergensi, dan akomodasi 

berlebihan (West dan Turnet, 2008).  

Telah banyak penelitian terdahulu yang 

mengkaji mengenai akomodasi komunikasi 

etnis Tionghoa dan non Tionghoa. Seperti pada 

penelitian yang dilakukan oleh Cindy (2013). 

Penelitian tersebut dilatarbelakangi oleh 

individu dalam perusahaan yang berasal dari 

budaya yang berbeda. Pimpinan perusahaan 

merupakan etnis Tionghoa. Mayoritas pegawai 

perusahaan berasal dari etnis Tionghoa. 

Terdapat pula sejumlah pegawai yang berasal 

dari etnis lain, yaitu etnis Jawa. Tujuan 

penelitian tersebut adalah untuk mengetahui 

proses akomodasi komunikasi antarbudaya etnis 

Cina dan Jawa di Karangturi Group Purwokerto. 

Hasil penelitian tersebut menunjukkan bahwa 

terjadi proses konvergensi dan divergensi. 

Konvergensi yang terjadi yaitu pada saat para 

pimpinan perusahaan yang merupakan etnis 

Tionghoa mengonstruksi komunikasi yang 

dapat dipahami oleh pegawainya yang berasal 

dari etnis Jawa. Sedangkan divergensi yang 

terjadi yaitu penggunaan bahasa Mandarin yang 

dituturkan oleh sesama etnis Tionghoa di 

perusahaan tersebut, baik antara pimpinan 

dengan pegawai ataupun sesama pegawai. Hal 

ini berakibat pada rasa kurang nyaman yang 

dialami oleh etnis Jawa karena dianggap sebagai 

etnis yang berbeda di lingkungan perusahaan 

tersebut. 

Penelitian selanjutnya yang mengkaji 

proses akomodasi antara masyarakat etnis 

Tionghoa dan non Tionghoa juga dilakukan oleh 

Atok (2016) yang mengidentifikasi proses 

akomodasi komunikasi yang dilakukan oleh 

mahasiswa etnis Tionghoa dan Non-Tionghoa 

di Fakultas Farmasi Universitas Pancasila. Jika 

dibandingkan dengan fakultas-fakultas lain 

yang ada di Universitas Pancasila, Fakultas 

Farmasi memiliki jumlah etnis Tionghoa yang 

lebih banyak jika dibandingkan dengan etnis 

lainnya. Kondisi ini cukup unik dikarenakan 

Universitas Pancasila merupakan kampus yang 

didominasi oleh etnis Jawa dan Sunda. Hasil 

penelitian tersebut menunjukkan bahwa 

mahasiswa etnis Tionghoa dan Non-Tionghoa 

di Universitas Pancasila masing-masing 

melakukan konvergensi dan divergensi. 

Konvergensi komunikasi yang dilakukan yaitu 

dengan cara menggunakan bahasa Indonesia 

dalam berkomunikasi. Proses divergensi yang 

ditemukan pada beberapa mahasiswa etnis 

Tionghoa adalah saat bertemu dengan sesama 

etnisnya selalu berkomunikasi dengan bahasa 

Hokkian. 

Aurelia (2018) juga melakukan penelitian 

mengenai akomodasi komunikasi antara etnis 

Tionghoa dan non Tionghoa. Ia 

mendeskripsikan proses akomodasi komunikasi 

yang dilakukan oleh masyarakat etnis Tionghoa 

dan non Tionghoa di Petak Sembilan, Glodok, 

Jakarta. Penelitian tersebut dilatarbelakangi 

kelamnya sejarah hubungan masa lalu antara 

etnis Tionghoa dan non Tionghoa di daerah 

Petak Sembilan, Glodok. Penelitian tersebut 

menemukan bahwa baik etnis Tionghoa dan 

Non-Tionghoa di Petak Sembilan, Glodok 

melakukan konvergensi, divergensi dan 

akomodasi berlebihan. Konvergensi yang 

ditemukan pada penelitian tersebut adalah 

menyapa lawan bicara yang merupakan etnis 

lain sesuai dengan sapaan etnisnya. Misalnya 

mas dan mba untuk menyapa etnis Jawa, dan ko 

ko dan ci ci untuk menyapa etnis Tionghoa. 

Divergensi yang ditemukan pada penelitian 

tersebut adalah penggunaan dialek daerah oleh 



 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Volume 4, No. 1, Maret 2021, hlm 91-104 

94 
AKOMODASI KOMUNIKASI ETNIS TIONGHOA DAN SUNDA DI SURYA KENCANA BOGOR 

Aprilyanti Pratiwi, Regiant Fachturahman Nurlatif  dan M. Girindra Madanacaragni 

etnis Tionghoa dengan intonasi suara yang 

tinggi dan kecepatan berbicara yang sulit 

diimbangi oleh etnis lain. Sedangkan akomodasi 

berlebihan yang didapat adalah penggunaan 

dialek khas etnis Tionghoa yang dilakukan oleh 

etnis non-Tionghoa. 

Peneliti beranggapan bahwa masih 

relevan untuk dilakukan penelitian selanjutnya 

mengenai akomodasi komunikasi pada 

masyarakat etnis Tionghoa dan non-Tionghoa. 

Terlebih jika kita melihat kondisi yang terjadi di 

Surya Kencana yang mana masyarakatnya dapat 

hidup berdampingan secara damai dengan 

kondisi etnis Tionghoa merupakan etnis 

mayoritas di sana. Little John dan Foss (2016) 

menjelaskan bahwa kekuasaan sosial menjadi 

bagian integral dalam teori Akomodasi 

Komunikasi. Individu dengan status sosial yang 

lebih rendah akan cenderung menyesuaikan diri 

dengan individu yang memiliki status sosial 

yang lebih tinggi. Hal ini dikarenakan orang 

yang memiliki status sosial yang lebih tinggi 

memiliki modal sosial yang lebih banyak. Lalu 

bagaimana proses akomodasi yang dilakukan 

oleh masyarakat etnis Tionghoa dan etnis Sunda 

di Surya Kencana, Bogor?  

Pada penelitian ini, akan mengkaji 

akomodasi komunikasi yang terjadi antara 

masyarakat etnis Tionghoa dengan masyarakat 

etnis Sunda Jalan Surya Kencana di RW 2 dan 

RW 6. Berdasarkan pengamatan yang 

dilakukan, etnis Tionghoa di Jalan Surya 

Kencana memiliki status sosial yang lebih tinggi 

jika dibandingkan dengan etnis Sunda di sana. 

Etnis Tionghoa Surya Kencana umumnya 

pemiliki toko atau restoran dan membuka toko 

atau restorannya di jalan utama, yaitu Jalan 

Surya Kencana. Sedangkan etnis Sunda di sana 

biasanya merupakan pedagang biasa, bahkan 

ada yang bekerja mengurus rumah etnis 

Tionghoa di sana. Apakah dengan kondisi 

seperti ini masyarakat etnis Sunda saja yang 

akan melakukan penyesuaian diri dikarenakan 

status sosial mereka yang lebih rendah? 

Berdasarkan latar belakang yang 

dikemukakan di atas, maka tujuan penelitian ini 

adalah untuk mengetahui proses akomodasi 

komunikasi yang dilakukan oleh etnis Tionghoa 

dan etnis Sunda di Surya Kencana, Bogor. 

 

METODOLOGI PENELITIAN  

Pada Teori Akomodasi Komunikasi, 

dinyatakan bahwa dalam proses komunikasi, 

peserta komunikasi seringkali terlihat 

melakukan peniruan satu sama lain. Proses ini 

tidak dapat dideskripsikan dengan angka-angka 

atau data statistik, tetapi harus ditemukan secara 

mendalam pada proses interaksi secara 

langsung. Oleh sebab itulah, digunakan metode 

kualitatif dalam penelitian ini untuk melihat 

bagaimana penyesuaian komunikasi yang 

dilakukan oleh etnis Tionghoa dan Sunda di 

Surya Kencana, Bogor. 

Riset kualitatif merupakan suatu 

penelitian yang menggali dan memaknai makna 

pada seseorang atau kelompok orang dalam 

sebuah permasalahan sosial. Umumnya, riset 

kualitatif dipakai untuk mengkaji mengenai 

kehidupan masyarakat, histori, fenomena sosial, 

permasalahan sosial, dan sebagainya (Creswell, 

2016). Riset kualitatif juga digunakan untuk 

mendalami fenomena yang dialami subjek 

penelitian, seperti tingkah laku, sudut pandang, 

motivasi, tindakan secara menyeluruh dengan 

menggambarkannya ke dalam narasi atau kata-

kata (Moleong, 2006). 

Pada penelitian ini, yang menjadi subjek 

penelitian adalah etnis Tionghoa dan etnis 

Sunda yang berada di Jl. Surya Kencana, Bogor, 

Jawa Barat. Kedua etnis tersebut dipilih karena 

berkesesuaian dengan tujuan utama dari 

penelitian ini, yaitu agar mampu 

mendeskripsikan pengalaman akomodasi atau 

adaptasi yang mereka lakukan. Pengalaman ini 

dideskripsikan berdasarkan sudut pandang yang 

mereka alami. 

Teknik pengumpulan data yang 

dilakukan pada penelitian ini adalah wawancara 

mendalam dan observasi pada saat wawancara. 

Wawancara dilakukan terhadap dua narasumber 

yang merupakan perwakilan dari masing-

masing etnis. Narasumber pada penelitian ini 

adalah Mardi Liem yang merupakan etnis 

Tionghoa dan merupakan pemilik restoran di 

Jalan Surya Kencana. Narasumber selanjutnya 



 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Volume 4, No. 1, Maret 2021, hlm 91-104 

95 
AKOMODASI KOMUNIKASI ETNIS TIONGHOA DAN SUNDA DI SURYA KENCANA BOGOR 

Aprilyanti Pratiwi, Regiant Fachturahman Nurlatif  dan M. Girindra Madanacaragni 

adalah Na’ah yang merupakan etnis Sunda yang 

bekerja di salah satu rumah warga etnis 

Tionghoa di Jl. Surya Kencana. Kedua etnis 

dipilih disebabkan intensitas interaksi dan 

komunikasi yang dilakukan kedua informan 

lebih sering dilakukan dengan etnis yang 

berbeda. Mardi Liem lebih sering berinteraksi 

dengan etnis Sunda, sedangkan Na’ah lebih 

sering berinteraksi dengan etnis Tionghoa. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

 

Etnis Tionghoa mengalami “Amnesia” 

terhadap Bahasa Leluhur 

  Hadirnya etnis Tionghoa di Kota Bogor 

bukanlah tanpa sebab. Hal ini dikisahkan oleh 

Mardi Liem yang menjelaskan bahwa 

terbentuknya Jalan Surya Kencana ini 

merupakan hasil bentukan Belanda sekitar tahun 

1750. Mardi Lim sendiri merupakan menantu di 

rumah yang ia tempati. Rumah yang sekaligus 

restoran itu merupakan milik ayah dan ibu 

mertuanya. Ia mengisahkan bahwa ayah 

mertuanya merupakan keturunan generasi 

ketiga yang telah tinggal di Jalan Surya 

Kencana. Ini artinya kakek buyut dari istri 

Mardi Lim merupakan generasi pertama yang 

datang langsung dari Tiongkok ke Indonesia.  

  Mardi Liem sendiri pun sama, ia juga 

merupakan keturunan generasi keempat di 

keluarganya. Sebagai sesama generasi keempat 

di keluarga masing-masing, baik Mardi Liem 

dan istri sudah tidak dapat berbahasa leluhur 

mereka, yaitu bahasa Kanton dan Hokkien.  

  Menurut pengalaman Mardi Liem 

sebagai etnis Tionghoa, penyebab ia, istrinya 

dan orang-orang seusianya yang juga 

merupakan sesama etnis Tionghoa sudah tidak 

dapat lagi berbahasa leluhur mereka. Ia pribadi 

hanya dapat berbahasa leluhurnya dalam 

konteks jual beli atau keuangan dan bahasa 

saapaan sehari-hari kepada sahabat. Hal ini, 

dikisahkan Mardi Liem, disebabkan represif 

yang dilakukan rezim Orde Baru terhadap etnis 

Tionghoa di Indonesia. Bahkan menurut Mardi 

Liem, Jawa Barat merupakan daerah di 

Indonesia yang mengalami refresif holistik, atau 

represif menyeluruh terhadap ketionghoaan 

mereka. Refresif atau kekangan ini membuat 

Mardi Liem dan sesama etnisnya menjadi takut. 

Mereka pun akhirnya mengganti namanya yang 

semula Liem Ciam Yong menjadi Mardi dan 

harus rela tidak dapat mengenyam pendidikan 

ketionghoaan. 

  Akibat dari refresif yang dilakukan 

rezim Orde Baru terhadap etnis Tionghoa, 

menyebabkan Mardi Liem dan keluarganya 

memiliki kehati-hatian dalam melakukan 

sesuatu atau bahkan berkomunikasi. Ia akan 

sangat hati-hati dalam menggunakan bahasa 

ketika akan melakukan percakapan di mana pun 

dan kepada siapa pun. Walaupun ia sedang 

berada di lingkungan yang mayoritas etnis 

Tionghoanya, Mardi Liem tidak akan 

menggunakan bahasa Hokkien atau bahasa 

Mandarin untuk berkomunikasi dengan sesama 

etnisnya. Hal ini lebih disebabkan adanya 

kekhawatiran terhadap orang-orang sekitar yang 

tidak suka dengan etnis Tionghoa di zaman Orde 

Baru. Orang tua Mardi Liem mengajarkan 

kepadanya dan saudara-saudaranya untuk 

berkomunikasi dengan menggunakan Bahasa 

Indonesia saja. Dikhawatirkan jika mereka 

berkomunikasi dengan bahasa Hokkien atau 

Mandarin terdapat etnis Non-Tionghoa yang 

merasa tersinggung. 

 Sulit bagi Mardi Liem untuk dapat 

berkomunikasi dengan bahasa leluhurnya, 

bahasa Hokkien, terlebih menggunakan bahasa 

Mandarin yang merupakan bahasa nasional di 

Tiongkok. Hanya sedikit sekali bahasa 

leluhurnya yang dapat ia pahami dan ucapkan. 

Untuk bahasa dalam konteks jual beli atau 

keuangan yang masih digunakan dan dipahami 

oleh Mardi Liem dan etnis Tionghoa di 

sekitarnya adalah ce pek, go pek, go ceng, se 

ceng, ce tiao, dan sebagainya. Istilah-istilah 

tersebut sering ia gunakan ketika melayani 

pelanggan di restorannya. Bahkan istilah 

tersebut banyak digunakan di pasar di areal 

sekitar pemukimannya. Sedangakan bahasa 

sehari-hari yang masih ia gunakan seperti ciak 

yang artinya makan, wa yang artinya saya, dan 

lu yang artinya kamu. Begitu dahsyatnya refresif 

kekangan yang dilakukan pada rezim Orde Baru 

terhadap Mardi Liem dan etnis Tionghoa 



 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Volume 4, No. 1, Maret 2021, hlm 91-104 

96 
AKOMODASI KOMUNIKASI ETNIS TIONGHOA DAN SUNDA DI SURYA KENCANA BOGOR 

Aprilyanti Pratiwi, Regiant Fachturahman Nurlatif  dan M. Girindra Madanacaragni 

lainnya hingga ia menyebut apa yang mereka 

alami ini dengan istilah “amnesia”. Ia dan etnis 

Tionghoa di Indonesia, khususnya di Jawa Barat 

dibuat lupa dengan budaya dan bahasa yang 

mereka miliki dari generasi sebelumnya. 

 

Semakin ‘Kasar’, Semakin Akrab 

  Upaya “mengamnesiakan” etnis 

Tionghoa yang dilakukan rezim Orde Baru ini 

mau tak mau membuat mereka harus memiliki 

strategi untuk dapat bertahan. Mereka pun 

melakukan berbagai macam strategi agar dapat 

diterima di masyarakat lingkungan mereka. 

Mardi Liem, keluarga istrinya dan etnis 

Tionghoa di Jalan Surya Kencana sangat 

berbaur dengan masyarakat sekitar. Kepada 

warga etnis Sunda di lingkungannya, Mardi 

Liem akan menggunakan bahasa Sunda dan 

bahasa Indonesia. Begitupun dengan warga 

etnis Sunda di sana, akan menggunakan bahasa 

Indonesia yang dicampur dengan bahasa Sunda 

dalam berkomunikasi dengan etnis Tionghoa. 

Biasanya warga etnis Sunda-lah yang terlebih 

dahulu menyapa Mardi Liem dengan bahasa 

Sunda, seperti: “Kumaha kang damang?” Ia 

pun dengan senang hati menjawabnya dengan 

bahasa Sunda juga, “Ohh pangestu". Namun 

ketika sudah panjang lebar terlibat percakapan, 

dan pada proses percakapan tersebut terdapat 

bahasa Sunda yang kosa katanya tidak dapat 

Mardi Liem tuturkan, maka ia akan 

menggantinya dengan menggunakan bahasa 

Indonesia. 

  Mardi Liem merasa nyaman 

menggunakan bahasa Sunda ketika 

berkomunikasi dengan etnis Sunda. Menurutnya 

dalam penggunaan bahasa Sunda tersebut 

terdapat unsur keakraban. Terlebih ia dan 

tetangganya yang beretnis Sunda seringkali 

mengobrol dengan menggunakan bahasa Sunda 

‘kasar’. Contohnya pada saat bertegur sapa 

dengan tetangga yang sudah lama tidak 

berjumpa seperti berikut: "Sia teh kamana 

wae?". Kalimat tersebut dapat berkonotasi 

negatif bagi sebagian orang yang paham akan 

tingkatan dalam bahasa Sunda. Apalagi menurut 

Mardi Liem, kalimat tersebut diucapkan dengan 

intonasi dan tekanan suara yang cukup lantang. 

Namun menurut Mardi Liem penggunaan 

bahasa Sunda ‘kasar’ tersebut merupakan 

bentuk keakrabannya dengan tetangganya yang 

beretnis Sunda. Tidak ada unsur kemarahan atau 

pun hujatan dalam kalimat tersebut. Penggunaan 

intonasi dan tekanan suara yang lantang 

merupakan bentuk eskpresi dari antusiasnya 

ketika bertemu dengan tetangga yang sudah 

lama tidak ia jumpai. Menurutnya, semakin 

‘kasar’ bahasa Sunda yang mereka gunakan, 

menunjukkan tingkatan keakraban yang 

semakin tinggi. 

Na’ah menyatakan pernyataan yang 

kurang lebih sama dengan Mardi Liem. Ia juga 

selalu menggunakan bahasa Indonesia yang 

dicampur dengan bahasa Sunda pada saat 

berkomunikasi dengan Etnis Tionghoa. Na’ah 

mengakui tidak ada perbedaan cara 

berkomunikasi antara ia dengan sesama etnis 

Sunda ataupun antara ia dengan etnis Tionghoa, 

semua sama saja. Menurutnya masyarakat etnis 

Tionghoa di Jalan Surya Kencana sudah fasih 

dan lancar dalam menggunakan bahasa Sunda. 

Oleh sebab itulah ia dan etnis Sunda lainnya 

tidak segan untuk berkomunikasi dengan 

menggunakan bahasa Sunda dengan etnis 

Tionghoa Jalan Surya Kencana.  

 

Bangga Disapa “Ko Ko” 

  Pada saat berkomunikasi dengan etnis 

Tionghoa, etnis Sunda di Surya Kencana akan 

menyapa mereka dengan sapaan berdasarkan 

etnisnya. Seperi cerita Na’ah, ia memanggil 

tetangganya yang etnis Tionghoa dengan sapaan 

ko ko untuk menyapa laki-laki, dan ci ci untuk 

menyapa perempuan. Namun menurut Na’ah, 

sapaan ko ko dan ci ci tersebut hanya untuk 

tetangganya yang memiliki jarak usia yang tidak 

terlalu jauh dengannya. Untuk tetangganya yang 

memiliki usia yang jauh lebih tua, Na’ah akan 

menyapanya dengan sapaan lain seperti kung 

kung atau po po. Kepada tetangga etnis 

Tionghoa yang mereka hormati, maka Na’ah 

dan etnis Sunda lainnya akan menyapa dengan 

sebutan bapak atau ibu. 

  Cerita Na’ah tersebut diamini oleh 

Mardi Liem. Ia menyatakan bahwa perilaku 

yang cukup unik ditampilkan oleh etnis Sunda 



 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Volume 4, No. 1, Maret 2021, hlm 91-104 

97 
AKOMODASI KOMUNIKASI ETNIS TIONGHOA DAN SUNDA DI SURYA KENCANA BOGOR 

Aprilyanti Pratiwi, Regiant Fachturahman Nurlatif  dan M. Girindra Madanacaragni 

di Surya Kencana. Mereka sangat pandai 

membahasakan seseorang yang lebih tua atau 

yang mereka hormati. Panggilan ‘bapak’ sering 

ia dapatkan dari tetangganya dari etnis Sunda 

yang memiliki usia lebih muda dibawahnya. 

Mardi Liem sangat mengapresiasi 

tetangganya yang beretnis Sunda ketika dirinya 

dipanggil ko ko. Pada saat itu ia merasa 

keberadaanya sebagai etnis Tionghoa sangat 

diterima di lingkungannya. Ia merasa menjadi 

etnis Tionghoa seutuhnya.  

Perasaan nyaman yang ia rasakan saat ini sangat 

bertolak belakang dengan kondisi masa lalu 

pada rezim Orde Baru. Pada saat itu ia dan 

keluarganya memiliki prasangka negatif 

terhadap etnis Sunda dan etnis lainnya di 

lingkungan sekitarnya. Kala itu, ia akan merasa 

sangat tidak nyaman jika terdapat seseorang dari 

etnis lain yang memanggilnya dengan sapaan ko 

ko. Dirinya merasa seakan-akan menjadi 

masyarakat yang dipinggirkan dan ditekan. Ia 

merasa panggilan ko ko tersebut sebagai sebuah 

ejekan atas perbedaan etnis yang ia dan lawan 

bicaranya miliki. Apalagi jika ia disapa dengan 

penambahan huruf ‘ng’ dalam kata ko ko, 

sehingga menjadi ‘ngkoh’, rasa tidak 

nyamannya semakin menjadi. Padahal menurut 

Mardi Liem, penggunaan kata ko ko dan ci ci 

pada zaman dahulu sebelum rezim Orde Baru 

merupakan sebuah bentuk penghormatan 

kepada seseorang yang disapa tersebut. Pada 

masa sekarang, rasa bangga yang ia rasankan 

pada saat disapa dengan sebutan ko ko oleh para 

tetangganya yang beretnis Sunda. Hal ini 

menujukkan identitas etnisnya sebagai etnis 

Tionghoa. 

Pernah suatu ketika Mardi Liem disapa 

dengan panggilan ko ko oleh seseorang anak 

berusia delapan tahun. Tindakan anak tersebut 

sempat membuat Mardi Liem merasa tidak 

nyaman. Hal ini dikarenakan tindakan anak 

tersebut merupakan suatu pebuatan yang tidak 

sopan. Menurutnya tidak patut jika seorang 

anak-anak memanggilnya dengan sapaan ko ko. 

Hal ini dikarenakan kata ko ko memiliki arti 

kakak laki-laki dalam bahasa Indonesia. 

Sedangkan anak tersebut memiliki usia yang 

kurang lebih sama dengan anaknya Mardi Liem. 

Lebih pantas jika anak tersebut memanggilnya 

dengan kata ncek dalam dialek Hokkian atau shu 

shu dalam bahasa Mandarin yang artinya 

paman. Namun Mardi Liem memaklumi 

tindakan anak tersebut. Ia menduga anak-anak 

tersebut tidak memahami arti dari kata ko ko 

yang sebenarnya.  

 

Etnis Tionghoa mengucapkan kata 

Alhamdulillah?! 

 Mardi Liem akan selalu membuka diri untuk 

berkomunikasi dengan menggunakan bahasa 

Sunda dengan etnis Sunda di lingkungannya. Ia 

pun tak segan untuk menggunakan istilah-istilah 

yang lebih spesifik lagi seperti kata 

Alhamdulillah yang memiliki nuansa 

keagamaan. Mardi Lim menceritakan pernah 

suatu saat ia menggunakan kata Alhamdulillah 

ketika berkomunikasi dengan etnis Sunda di 

lingkungan tempat tinggalnya. Reaksi heran 

diberikan oleh etnis Sunda tersebut kepada 

Mardi Liem, “Loh, kok si koko bias ngomong 

Alhamdulillah?”. Mardi Liem memaklumi 

keheranan yang direaksikan oleh tetangganya 

tersebut. Menurutnya, kata Alhamdulillah tidak 

masalah jika diucapkan oleh siapa pun karena 

makna kata tersebut menurutnya menyimbolkan 

suatu hal yang bersifat universal. 

  Upaya yang dilakukan oleh Mardi Liem 

tersebut tidak lebih sebagai bentuk pendekatan 

dirinya kepada lawan bicaranya. Ia mempunyai 

prinsip hidup ‘di mana langit dipijak, di situ 

langit dijunjung’. Ketika ia berkomunikasi 

dengan etnis Sunda yang beragama Islam, maka 

ia akan berupaya berkomunikasi serupa dengan 

orang Islam. 

  Na’ah menceritakan bahwa hubungan 

antara etnis Sunda dan Tionghoa di Surya 

Kencana sangatlah cair. Isu SARA dan 

keagamaan hampir tidak terjadi di 

lingkungannya. Satu sama lain saling 

menghormati. Bahkan etnis Tionghoa 

memberikan perhatian khusus kepada etnis 

Sunda pada saat Hari Raya Lebaran tiba. Etnis 

Tionghoa rutin membagi-bagikan bingkisan 

lebaran kepada etnis Sunda yang merayakan 

lebaran. Pada saat Hari Raya Imlek pun, etnis 

Sunda akan terlibat dalam pesta rakyat yang 



 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Volume 4, No. 1, Maret 2021, hlm 91-104 

98 
AKOMODASI KOMUNIKASI ETNIS TIONGHOA DAN SUNDA DI SURYA KENCANA BOGOR 

Aprilyanti Pratiwi, Regiant Fachturahman Nurlatif  dan M. Girindra Madanacaragni 

diselenggarakan oleh etnis Tionghoa Surya 

Kencana.  

  Na’ah menyatakan, sekedar ucapan 

‘selamat lebaran’ dari etnis Tionghoa bukanlah 

hal yang aneh bagi etnis Sunda. Sebagaimana ia 

dan sesama etnis Sunda lainnya selalu 

mengucapkan selamat lebaran juga untuk 

tetangganya yang beretnis Tionghoa. Akan 

tetapi Na’ah menyatakan, ucapan Alhamdulillah 

yang diucapkan etnis Tionghoa saat berinteraksi 

dengan mereka dirasa tidak perlu dilakukan. 

Na’ah memahami perdedaan agaman yang ia 

dan lawan bicaranya miliki, jadi ucapan 

Alhamdulillah yang diucapkan etnis Tionghoa 

dirasa sedikit berlebihan. 

 

Pembahasan 

Masyarakat etnis Tionghoa dan Sunda di 

Surya Kencana memiliki perbedaan budaya. 

Perbedaan budaya tentunya terkait juga dengan 

perbedaan bahasa sebagai sarana 

berkomunikasi. Sulitnya untuk memisahkan 

antara komunikasi dan budaya karena keduanya 

memiliki interelasi dan kedekatan yang sangat 

erat. Budaya dapat mempengaruhi bagaimana 

cara seseorang dalam berkomunikasi, begitupun 

sebaliknya. Miripnya persepsi satu budaya 

dengan budaya lain saat berinteraksi dapat 

dimungkinkan memberikan kesamaan makna 

pula terhadap sebuah sebuah realitas sosial 

(Samovar, et al. 2010). Lalu bagaimana 

komunikasi yang terjadi dengan orang-orang 

yang memiliki perbedaan budaya dan persepsi? 

Masyarakat etnis Tionghoa dan etnis 

Sunda di Surya Kencana yang tadinya memiliki 

perbedaan budaya, pada akhirnya melakukan 

akomodasi, yaitu suatu tindakan penyesuaian, 

pemodifikasian dan pengaturan perilaku 

individu sebagai sebuah respon terhadap pihak 

lain. Orang akan melakukan akomodasi 

komunikasi dengan orang lain agar 

memperpendek jarak sosial diantara mereka 

yang dilakukan dengan sadar ataupun tidak 

(West dan Turner, 2008).  

Etnis Tionghoa Surya Kencana awalnya 

melakukan akomodasi yang kemudian menjadi 

asimilasi dengan keterpaksaan, terutama pada 

rezim Orde Baru. Sebagaimana dijelaskan oleh 

Suryadinata (2014) bahwa program asimilasi 

yang digalakkan pada rezim Ode Baru kepada 

etnis Tionghoa memang terkesan memaksa. 

Program ini tak lain bertujuan agar etnis 

Tionghoa Indonesia meningggalkan identitas 

‘’ke-Tionghoa-an’ mereka. Selain itu program 

ini memiliki tujuan agar etnis Tionghoa 

Indonesia memiliki jiwa ‘ke-Indonesia-an’ yang 

lebih.  

Banyak upaya yang dilakukan agar etnis 

Tionghoa Indonesia menjadi lebih ‘Indonesia’. 

Diantaranya adalah dengan mengganti nama 

mereka menjadi nama orang Indonesia pada 

umumnya, seperti yang dialami oleh etnis 

Tionghoa di Surya Kencana, Bogor. Hal serupa 

juga ditemukan pada etnis Tionghoa di 

Surabaya (Kurniawan, 2012) dan di Semarang 

(Suharyo, 2013) yang harus rela mengganti 

nama mereka menjadi nama Indonesia atau 

nama Indonesia yang dipadukan dengan nama 

Barat. 

Upaya lainnya yang terpaksa dilakukan 

oleh Etnis Tionghoa adalah berkomunikasi 

dengan menggunakan bahasa Indonesia. 

Mereka dilarang untuk menggunakan bahasa 

Mandarin atau bahasa dialek Tiongkok lainnya 

serta menutup sekolah yang mengajarkan 

bahasa Mandarin dan mewajibkan generasi etnis 

Tionghoa pada rezim Orde Baru untuk 

mempelajari bahasa Indonesia (Adam, 2019). 

Akhirnya etnis Tionghoa di Surya 

Kencana melakukan konvergensi, atau upaya 

adaptasi terhadap perilaku komunikatif lawan 

bicaranya (West dan Turner, 2008) agar dapat 

berbaur dengan komunitas sosial di lingkungan 

tempat tinggalnya, yaitu menyesuaikan 

komunikasi verbal dan non-verbal ketika 

berkomunikasi. Dijelaskan oleh Adler dan 

Rodman sebagaimana dikutip dari Djuarsa 

(2002) bahwa komuniasi verbal merupakan 

komunikasi yang menggunakan bahasa lisan 

(oral communication) serta bahasa tulisan 

(written communication), seperti sturktur pesan, 

gaya bahasa, dan daya tarik pesan. Sedangkan 

komunikasi non-verbal menurut Samovar, et al. 

(2010) adalah bentuk komunikasi yang 

merupakan hasil rangsangan dalam suatu latar 



 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Volume 4, No. 1, Maret 2021, hlm 91-104 

99 
AKOMODASI KOMUNIKASI ETNIS TIONGHOA DAN SUNDA DI SURYA KENCANA BOGOR 

Aprilyanti Pratiwi, Regiant Fachturahman Nurlatif  dan M. Girindra Madanacaragni 

komunikasi seperti konesik, proksemik dan 

paralinguistik.  

Upaya komunikasi konvergensi yang 

dilakukan etnis Tionghoa Surya Kencana secara 

verbal adalah dengan menggunakan bahasa 

Sunda dan bahasa Indonesia ketika berinterkasi 

dengan etnis Sunda. Etnis Sunda Surya Kencana 

pun melakukan upaya konvergensi ketika 

berinteraski dengan etnis Tionghoa, yaitu 

dengan cara menyapa etnis Tionghoa dengan 

sapaan sesuai etnisnya seperti ko ko, ci ci, dan 

sebagainya. Upaya konvergensi yang dilakukan 

oleh masing-masing etnis ini dilakukan agar 

mempermudah proses komunikasi dan agar 

dapat lebih mengakrabkan diri satu sama lain. 

Temuan yang sama juga terdapat pada 

penelitian yang dilakukan Alviana dan Salam 

(2015). Penelitian tersebut menemukan bahwa 

Suku Jawa dan Suku Melalyu di Riau 

melakukan konvergensi dalam aspek bahasa dan 

sapaan sesuai etnisnya. Begitupun yang 

ditemukan pada penelitian Aurelia (2018). Etnis 

Tionghoa dan non-Tionghoa di Petak Sembilan, 

Jakarta melakukan konvergensi komunikasi 

dengan cara saling menyapa sesuai asal etnis 

alwan bicaranya. 

Konvergensi dilakukan kerena adanya 

ketertarikan diantara peserta komunikasi. Giles 

dan Smith menjelaskan terdapat beberapa faktor 

yang menyebabkan seseorang tertarik dengan 

orang lainnya: pertama: adanya kemungkinan 

untuk melakukan interaksi selanjutnya dengan 

lawan bicara, kedua: adanya kemampuan 

seseorang dalam berkomunikasi, dan ketiga: 

adanya perbedaan status dari peserta 

komunikasi (Giles dan Clair, 1979). Baik etnis 

Tionghoa dan etnis Sunda Surya Kencana 

memiliki ketertarikan dalam melakukan 

konvergensi komunikasi dikarenakan faktor 

pertama, yaitu adanya kemungkinan untuk 

melakukan interaksi selanjutnya dengan lawan 

bicara. Interaksi antara kedua etnis terjadi setiap 

hari dan akan tersu terjadi selama mereka 

bertempat tinggal di lingkungan tersebut. 

Hasil penelitian ini membantah penyataan Little 

John dan Foss (2016) yang menjelaskan bahwa 

individu yang memiliki status sosial lebih 

rendah akan cenderung menyesuaikan diri 

dengan individu yang memiliki status sosial 

yang lebih tinggi disebabkan modal sosial 

individu dengan status sosial lebih tinggi yang 

lebih banyak. Walaupun etnis Tionghoa 

memiliki status sosial yang lebih tinggi malahan 

mereka melakukan penyesuaian diri dengan 

etnis Sunda yang memiliki status sosial yang 

lebih rendah. Walau awalnya konvergensi 

komunikasi yang dilakukan oleh etnis Tionghoa 

Surya Kencana secara terpaksa, akan tetapi 

lama-kelamaan rasa nyaman yang membuat 

mereka terus melakukan konvergensi 

komunikasi. Terlebih etnis Sunda Surya 

Kencana memberikan umpan balik yang positif 

dengan cara melakukan konvergensi 

komunikasi pula dengan etnis Tionghoa. Hal ini 

sebagaimana dijelaskan oleh Suheri (2019), jika 

individu sudah melakukan konvergensi dengan 

baik, maka konvergensi yang dilakukan tersebut 

dapat memperbaiki komunikasi serta 

mendapatkan umpan balik yang positif. 

  Pada proses akomodasi komunikasi, 

terdapat sebuah upaya untuk menonjolkan 

kekhasan yang dimiliki oleh peserta komunikasi 

baik verbal maupun non-verbal, yang disebut 

dengan divergensi. Pada penelitian ini, 

divergensi yang dilakukan etnis Tionghoa Surya 

Kencana adalah merasa senang jika disapa 

dengan sapaan etnisnya (ko ko, ci ci, dll) oleh 

etnis Sunda Surya Kencana. Rasa senang ini 

disebabkan karena bangga lingkungan 

sekitarnya menganggap dirinya sebagai etnis 

Tionghoa. Sedangkan divergensi yang 

dilakukan oleh etnis Sunda Surya Kencana 

adalah menggunakan bahasa Sunda dengan 

porsi yang melebihi batas. Tindakan ini 

kadangkala membuat etnis Tionghoa menjadi 

kewalahan dalam memberikan umpan balik 

ketika berkomunikasi. Temuan yang berbeda 

justru ditemukan pada penelitian terdahulu.  

Pada penelitian yang dilakukan oleh 

Cindy (2013) divergensi yang dilakukan oleh 

individu etnis Tionghoa di Karangturi Group 

Purwokerto adalah menggunakan bahasa 

Mandarin ketika berinteraksi dengan sesama 

etnisnya di kantor. Tindakan ini menimbulkan 

rasa tidak nyaman yang dirasakan etnis non-

Tionghoa di perusahaan tersebut. Upaya 



 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Volume 4, No. 1, Maret 2021, hlm 91-104 

100 
AKOMODASI KOMUNIKASI ETNIS TIONGHOA DAN SUNDA DI SURYA KENCANA BOGOR 

Aprilyanti Pratiwi, Regiant Fachturahman Nurlatif  dan M. Girindra Madanacaragni 

divergensi yang dilakukan oleh individu pada 

perusahaan Karangturi Group Purwokerto 

disebabkan adanya alasan kekuasaan. Hal ini 

dilakukan oleh pimpinan perusahaan untuk 

menunjukkan superioritasnya.  

Berbeda halnya pada kasus masyarakat 

Surya Kencana, divergensi komunikasi 

dilakukan oleh masing-masing etnis untuk 

mempertahankan identitas etnis masing-masing. 

Etnis Tionghoa merasa bangga jika disapa 

dengan sapaan yang sesuai identitasnya karena 

keberadaan mereka sebagai etnis Tionghoa 

dianggap ada di lingkungannya. Sedangkan 

etnis Sunda selalu memulai dan menggunakan 

bahasa Sunda ketika berkomunikasi dengan 

etnis Tionghoa Surya Kencana agar etnis 

Tionghoa merasa bahwa jika tinggal di daerah 

Sunda harus dapat berkomunikasi dengan 

bahasa Sunda. 

  Upaya lain yang dilakukan dalam proses 

akomodasi komunikasi adalah akomodasi 

berlebihan, yaitu pada saat peserta komunikasi 

melakukan akomodasi namun secara berlebihan 

dalam mengatur, memodofikasi serta 

memberikan respon kepada lawan bicaranya. 

Terkadang komunikator memiliki niat baik, 

namun sering disalah artikan oleh pihak lawan 

bicara (West dan Turner, 2008). Akomodasi 

berlebihan ditemukan dalam proses akomodasi 

antara etnis Tionghoa dan etnis Sunda di Surya 

Kencana. Etnis Sunda Surya Kencana berupaya 

melakukan pendekatan dengan etnis Tionghoa 

Surya Kencana dengan cara menyapa sesuai 

panggilan etnisnya. Upaya ini dilakukan dengan 

niat baik karena ingin mendekatkan diri dengan 

lawan bicara. Namun ternyata terdapat 

ketidaknyamanan yang dirasakan etnis 

Tionghoa dewasa pada saat etnis Sunda yang 

masih anak-anak menyapa mereka dengan 

sebutan ‘ko ko’. Anak-anak tersebut secara tidak 

sadar sudah berperilaku kurang sopan terhadap 

etnis Tionghoa dewasa. Sayangnya rasa 

ketidaknyamanan yang dirasakan etnis 

Tionghoa ini tidak langsung disampaikan 

kepada etnis Sunda. Akibatnya hal tersebut 

masih sering terjadi. Dilain kesempatan, etnis 

Tionghoa juga berupaya untuk mendekatkan 

diri kepada etnis Sunda sebagai lawan 

bicaranya, yaitu dengan mengucapkan 

‘Alhamdulillah’. Namun upaya ini dirasakan 

oleh etnis Sunda sebagai suatu tindakan yang 

berlebihan.  

  Akomodasi berlebihan juga ditemukan 

pada proses akomodasi antar etnis. Seperti pada 

penelitian pada etnis Jawa dan Entis Minang. 

Etnis Minang melakukan akomodasi berlebihan 

dengan cara mereplika gaya bicara etnis Jawa. 

Hal ini dilakukan etnis Minang karena 

merupakan salah satu upaya mereka untuk 

mendekatkan diri sebagai etnis minoritas di 

lingkungan tempat tinggalnya. Namun upaya ini 

dianggap oleh etnis Jawa sebagai suatu yang 

berlebihan (Sari, 2019).  

  Morrisan (2009) menyatakan bahwa 

seseorang akan memberikan penghargaan 

terhadap upaya konvergensi yang dilakukan 

orang lain dengan tepat, baik dan sesuai situasi 

serta kondisi. Namun seseorang akan 

tersinggung apabila upaya konvergensi yang 

dilakukan orang lain tersebut dilakukan dengan 

tidak pantas. Pada beberapa kasus proses 

akomodasi komunikasi lintas budaya, para 

peserta komunikasi yang melakukan akomodasi 

berbelihan sering kali tidak mengetahui jika 

perbuatan atau tingkah laku mereka telah 

membuat lawan bicaranya menjadi tidak 

nyaman. Ada baiknya ketidaknyamanan yang 

dirasakan oleh salah satu peserta dalam proses 

akomodasi tersebut dinyatakan secara terus 

terang kepada lawan bicaranya. Cara 

penyampaiannya pun dilakukan senyaman 

mungkin agar lawan bicara tidak tersinggung 

dan sakit hati. Hal ini dilakukan agar proses 

akomodasi komunikasi berjalan lancar dan 

efektif. 

Riset yang dilakukan Ibrahim dan 

Bambang (2015) menemukan bahwa 

masyarakat non-Tionghoa secara umum masih 

memiliki rasa etnosentrisme yang tinggi. Hal ini 

berdampak pada perasaan yang menganggap 

diri “selalu benar” dan “orang baik” jika 

dibandingkan dengan etnis Tionghoa. 

Akibatnya perlakuan-perlakuan yang kurang 

baik selalu diterima oleh etnis Tionghoa. 

Diantaranya mendapatkan perlakukan tidak adil 

dalam kehidupan khsusnya sosial politik.  



 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Volume 4, No. 1, Maret 2021, hlm 91-104 

101 
AKOMODASI KOMUNIKASI ETNIS TIONGHOA DAN SUNDA DI SURYA KENCANA BOGOR 

Aprilyanti Pratiwi, Regiant Fachturahman Nurlatif  dan M. Girindra Madanacaragni 

Juditha (2015) juga menemukan 

hubungan yang kurang harmonis antara etnis 

Tionghoa dengan etnis Bugis di Makassar. 

Konflik antara kedua etnis tersebut kerap hadir. 

Hal ini diakibatkan oleh kuatnya stereotip dan 

prasangka antara kedua etnis tersebut. 

Pengalaman masa lalu masih menjadi 

penghalang hubungan kedua etnis tersebut 

untuk berinteraksi. Akibarnya Etnis Tionghoa 

yang minoritas semakin tersisihkan, sedangkan 

etnis Bugis yang mendominasi semakin 

superior. 

Berbeda halnya yang terjadi di Surya 

Kencana, Bogor. Masyarakat etnis Tionghoa 

dan etnis Sunda di Surya Kencana 

mencerminkan kehidupan lintas budaya yang 

harmoni seutuhnya. Kedua etnis saling 

mengakomodasi agar selalu hidup rukun dan 

damai. Masa lalu yang kelam diantara kedua 

etnis tidak menjadi penghalang bagi kedua etnis 

untuk selalu melakukan akomodasi. Menjadi 

seorang Tionghoa yang Nyunda (bebahasa 

Sunda) merupakan salah satu identitas budaya 

mereka. Hal ini sebagaimana tergambar dalam 

penelitian yang dilakukan Susanti dan Koswara 

(2017) yang menemukan perilaku kesundaan 

yang diterapkan oleh masyarakat etnis Tionghoa 

di kota Bandung. Kesundaan memiliki arti 

bentuk nyata dari nilai-nilai filosofis dalam 

budaya Sunda sehari-hari yang 

diimplementasikan dalam karya seni, bentuk 

perilaku dan nilai-nilai yang dianut. Kesundaan 

ini dimiliki dan diakui oleh etnis Tionghoa 

melalui proses pembelajaran secara terus-

menerus melalui proses interaksi dan 

komunikasi.  

 Kesundaan ini pula yang terdapat pada etnis 

Tionghoa Surya Kencana. Melalui proses 

akomodasi komunikasi yang dilakukan, mereka 

mempelajari bagaimana harus berkomunikasi 

dengan etnis Sunda, begitupun sebaliknya. 

Akomodasi merupakan upaya yang dilakukan 

individu untuk memantau dan menyesuaikan 

perilaku lawan bicaranya selama proses 

interaksi (Rohim, 2009). Pada proses 

pemantauan dan penyesuaian tersebut terdapat 

proses pembelajaran yang dilakukan etnis 

Tionghoa terhadap budaya Sunda. Begitu pun 

sebaliknya, etnis Sunda melakukan 

pembelajaran terhadap budaya Tionghoa selama 

proses akomodasi. Pembelajaran tersebut 

dilakukan terus-menerus selama kedua etnis 

saling berinteraksi. 

  Proses pembelajaran terhadap suatu 

budaya tertentu harus dilakukan oleh tiap-tiap 

individu, terlebih jika berada di suatu 

lingkungan budaya yang dominan seperti yang 

terjadi pada etnis Tionghoa di Suryakencana ini. 

Hal yang sama juga dilakukan oleh mahasiswa 

ekspatriat dalam program Bahasa Indonesia 

untuk Penutur Asing (BIPA) di Lembaga 

Bahasa Internasional Fakultas Ilmu 

Pengetahuan Budaya Universitas Indonesia 

(Anindita dan Woelandari 2020). Mereka yang 

merupakan mahasiswa dari berbagai negara di 

dunia melakukan pembelajaran budaya dan 

bahasa Indonesia selama tinggal di Indonesia. 

Dapat disimpulkan bahwa perlu adanya upaya 

akomodasi bagi suatu individu ketika berada 

dalam lingkungan budaya yang berbeda 

dengannya.

Tabel 1. Proses Akomodasi Komunikasi Etnis Tionghoa dan Etnis Sunda di Surya Kencana, Bogor 

Etnis Akomodasi Tindakan Komunikasi 

Tionghoa Konvergensi Menggunakan bahasa Indonesia 

dan bahasa Sunda ketika 

berkomunikasi dengan etnis 

Sunda 

Divergensi Senang disapa dengan sapaan 

etnisnya (cth. ko ko) oleh etnis 

Sunda karena merasa diri 

sebagai Etnis Tionghoa 

Akomodasi berlebihan Mengucapkan kata 

“Alhamdulillah” ketika 



 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Volume 4, No. 1, Maret 2021, hlm 91-104 

102 
AKOMODASI KOMUNIKASI ETNIS TIONGHOA DAN SUNDA DI SURYA KENCANA BOGOR 

Aprilyanti Pratiwi, Regiant Fachturahman Nurlatif  dan M. Girindra Madanacaragni 

berkomunikasi dengan etnis 

Sunda yang beragama Islam 

Sunda Konvergensi Menyapa etnis Tionghoa 

dengan sapaan sesuai etnisnya 

(ko ko, ci ci, dsb.) 

Divergensi Menggunakan bahasa Sunda 

dengan porsi berlebihan 

Akomodasi berlebihan Anak-anak menyapa etnis 

Tionghoa dewasa dengan 

sebutan ‘ko ko’ 
Sumber: Hasil Penelitian, 2021

 

SIMPULAN  

Proses akomodasi komunikasi yang 

terjadi dalam konteks komunikasi lintas 

budaya banyak ditemui di Indonesia. Salah satu 

proses akomodasi yang banyak ditemui adalah 

antara Etnis Tionghoa dan etnis non-Tionghoa. 

Proses akomodasi yang dilakukan oleh etnis 

Tionghoa selama ini ternyata dilakukan dengan 

sadar dan penuh keterpaksaan. Hal ini 

dikarenakan trauma politik masa lalu yang 

dialami etnis Tionghoa. Namun seiring waktu, 

proses tersebut dilakukan natural dan apa 

adanya. Tujuan dilakukannya proses 

akomodasi antara etnis Tionghoa dan Sunda 

adalah agar tercapaianya komunikasi lintas 

budaya yang efektif. Efektivitas komunikasi 

lintas budaya akan menciptakan keharmonisan. 

Penelitian ini tentu saja jauh dari 

sempurna, terutama pada durasi waktu 

penelitian yang dilakukan. Akibat pandemi 

Covid-19, peneliti tidak dapat melakukan 

penelitian secara maksimal terutama dalam hal 

observasi. Untuk itu diharapkan dilakukan 

penelitian selanjutnya dengan melakukan 

teknik observasi mendalam untuk mengamati 

interaksi langsung yang terjadi antara etnis 

Tionghoa dan etnis Sunda (atau etnis non-

Tionghoa lainnya) dengan detil dalam 

melakukan akomodasi komunikasi. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Adam, A. W. (2019). Tionghoa dan 

KeIndonesia-an: Komunitas Tionghoa 

di Semarang dan Medan. Yayasan 

Pustaka Obor Indonesia: Jakarta. 

Alviana, S. dan Salam, N.E. (2015). Strategi 

akomodasi komunikasi dalam interaksi 

antar budaya Suku Melayu (tempatan) 

dan Suku Jawa di Desa Bukit Gajah 

Kecamatan Ukui Kabupaten Pelalawan 

Provinsi Riau. Jurnal Online 

Mahasiswa Fakultas Ilmu Sosial dan 

Ilmu Politik Universitas Riau. Diakses 

dari: 

https://media.neliti.com/media/publicat

ions/32565-ID-strategi-akomodasi-

komunikasi-dalam-interaksi-antar-

budaya-suku-melayu-tempatan.pdf.  

Anindita dan Woelandari, N. (2020). Praktik 

komunikasi antarbudaya pada 

mahasiswa ekspatriat dalam program 

Bahasa Indonesia untuk penutur asing 

(BIPA). Jurnal Pustaka Komunikasi, 

3(1), 24-36. 

https://doi.org/10.32509/pustakom.v3i1

.966 
Aryana, I.G.M. 2017. Kuasa di balik harmoni: 

Etnografi Kritis Relasi Etnis Tionghoa 

dan Etnis Bali di Desa Pupuan, 

Tabanan, Bali. Jurnal Kajian Bali, 

07(01), 1-16. 

https://doi.org/10.24843/JKB.2017.v07

.i01.p01  

Atabik, A. (2016). Percampuran Budaya Jawa 

dan Cina: Harmoni Dan Toleransi 

Beragama Masyarakat Lasem. Jurnal 

Sabda, Vol. 11: 1-11. 

https://doi.org/10.14710/sabda.11.1.1-

11 



 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Volume 4, No. 1, Maret 2021, hlm 91-104 

103 
AKOMODASI KOMUNIKASI ETNIS TIONGHOA DAN SUNDA DI SURYA KENCANA BOGOR 

Aprilyanti Pratiwi, Regiant Fachturahman Nurlatif  dan M. Girindra Madanacaragni 

Atok, M. (2016). Komunikasi Akomodasi 

Mahasiswa Etnis Tionghoa dan Non 

Tionghoa Fakultas Farmasi, Universitas 

Pancasila. Skripsi. Fakultas Ilmu 

Komunikasi Universitas pancasila. 

Jakarta.  

 

Aurelia, G. (2018). Komunikasi Akomodasi 

Masyarakat Etnis Tionghoa dan Non 

Tionghoa di Petak Sembilan, Glodok, 

Jakarta. Skripsi. Fakultas Ilmu 

Komunikasi Universitas pancasila. 

Jakarta. 

Cindy, F. (2013). Proses Komunikasi 

Akomodasi Antarbudaya Etnis Cina 

dan Etnis Jawa di Perusahaan 

Karangturi Group Purwokerto. Diakses 

dari: http://e-

journal.uajy.ac.id/4251/1/jurnal%20il

miah.pdf.  

Carey, P. (2015). Orang Cina, Bandar Tol, 

Candu, dan Perang Jawa. Komunitas 

Bambu: Depok. 

Creswell, J. W. (2016). Research Design 

Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan 

Mixed. Pustaka Pelajar: Yogyakarta. 

Djuarsa, S.S. (2002). Teori Komunikasi. 

Universitas Terbuka: Jakarta.  

Giles, H. and St. Clair, R. N. (1979). Language 

and Social Psychology.  Blackwell: 

Oxford. 

Ibrahim, S.M., dan Bambang, A. (2015). 

Hambatan Komunikasi Antar Budaya 

Pada Aspek Ras (Analisis Kritis Pada 

Kasus Indonesia – Tionghoa). 

Bricolage: Jurnal Magiser Ilmu 

Komunikasi, 1(1). 

http://dx.doi.org/10.30813/bricolage.v1

i02.1629  

Juditha, C. (2015). Stereotip dan Prasangka 

dalam Konflik Etnis Tionghoa dan 

Bugis Makassar. Jurnal Ilmu 

Komunikasi, 12 (1), 87-104. 

https://doi.org/10.24002/jik.v12i1.445 

Kurnaiwan, B. (2012). Penggunaan Nama 

Barat oleh Etnis Tionghoa di Surabaya. 

Jurnal Lakon, 1(1), 12-20. 

http://dx.doi.org/10.20473/lakon.v1i1.1

911 

Littlejohn, S.W., dan Karen A.F. (2016). 

Ensiklopedia Teori Komunikasi. 

Kencana: Jakarta. 

Moleong, L. J. (2006). Metodologi Penelitian 

Kualitatif. Remaja Rosdakarya: 

Bandung. 

Morrisan & Wardhany Andy Corry. (2009). 

Teori Komunikasi. Ghalia Indonesia: 

Jakata.  

Muthia, K. (2017). Komunikasi Antar Budaya 

Etnis Keturunan Tionghoa Dengan Non 

Tionghoa di Jalan Suryakencana Kota 

Bogor (Studi Pada Identitas Etnis dan 

Pola Komunikasi). Skripsi. Universitas 

Pancasila. 

Onghokham. (2008). Anti Cina, Kapitalisme 

Cina, dan Gerakan Cina: Sejarah Etnis 

Cina di Indonesia. Komunitas Bambu. 

Depok. 

Putro, Y.A., Atmaja, H. T., & Sodiq, I. (2017). 

Konflik Rasial Antara Etnis Tionghoa 

Dengan Pribumi Jawa di Surakarta 

Tahun 1972-1998. Journal of 

Indonesian History, 6(1), 66-74. 

Diakses dari: 

https://journal.unnes.ac.id/sju/index.ph

p/jih/article/view/20031/9458  

Rohim, S. (2009). Teori Komunikasi Perspektif, 

Ragam dan Aplikasi. Penerbit Rineka 

Cipta: Jakarta. 

Rustopo. (2007). Menjadi Jawa: Orang-orang 

Tionghoa dan Kebudayaan Jawa di 

Surakarta 1895-1998. Ombak: 

Yogyakarta.  

Samovar, L., Porter, R., & McDaniel, E. (2010). 

Komunikasi Lintas Budaya. Salemba 

Humanika: Jakarta.  

Sari, N.O.P. & Rahardjo, T. (2019). Akomodasi 

Komunikasi Antarbudaya (Etnis Jawa 

Dengan Etnis Minang). Interaksi 

Online, 7(4). Diakses 

dari https://ejournal3.undip.ac.id/index.

php/interaksi-online/article/view/24928 

Suhandinata, J. (2018). WNI Keturunan 

Tionghoa dalam Stabilitas Ekonomi 

http://dx.doi.org/10.30813/bricolage.v1i02.1629
http://dx.doi.org/10.30813/bricolage.v1i02.1629


 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Volume 4, No. 1, Maret 2021, hlm 91-104 

104 
AKOMODASI KOMUNIKASI ETNIS TIONGHOA DAN SUNDA DI SURYA KENCANA BOGOR 

Aprilyanti Pratiwi, Regiant Fachturahman Nurlatif  dan M. Girindra Madanacaragni 

dan Politik Indonesia. PT. Gramedia 

Pustaka Utama: Jakarta.  

Suharyo, (2013). Pola Namamasyarakat 

keturunan Tionghoa. HUMANIKA, 

18(2), 1-12. 

https://doi.org/10.14710/humanika.18.2

. 

Suheri. (2019). Akomodasi Komunikasi. Jurnal 

Network Media, 2(1), 40-48. 

https://doi.org/10.46576/jnm.v2i1.447 

Suryadinata, L. (2010). Etnis Tionghoa dan 

Nasionalisme Indonesia. Penerbit Buku 

Kompas: Jakarta. 

Susanti, S., dan Koswara, I. (2017). 

Menyatukan Perbedaan Melalui Seni 

Budaya Sunda. Jurnal MediaTor, 10(2), 

143-155. 

https://doi.org/10.29313/mediator.v10i

2.2739 

West, R. dan Lynn H.T. (2008). Pengantar 

Teori Komunikasi: Analisis dan 

Aplikasi (Buku 2) (Edisi 3). Salemba 

Humanika: Jakarta.  

Vermeulen, J.T. (2010). Tionghoa di Batavia 

dan Huru-Hara 1740. Komunitas 

Bambu: Depok

. 


